
 

108 
 

 
 
 

 

Jurnal Ar-Raihanah: Pendidikan Islam Anak Usia Dini 
Volume 4 Nomor 2 Desember 2024, Pages 108-116 

ISSN: 2830-5868 (Online); ISSN: 2614-7831 (Printed);  
Journal Homepage: http://ejournal.stit-alkifayahriau.ac.id/index.php/arraihanah  

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan merupakan proses fundamental dalam membentuk manusia yang beriman, 

berilmu, dan berakhlak mulia. Dalam perspektif Islam, pendidikan memiliki peran yang lebih 

 
1 Pendidikan Agama Islam, Institut Agama Islam Tafaqquh Fiddin Dumai, Dumai, Indonesia 

  Email: sumitrowiwidhadi@gmail.com  

Konsep Falsafah Pendidikan Anak Usia Dini Berbasis Al-Qur’an:  

Analisis Nilai Tauhid, Tarbiyah, dan Akhlak 

Wiwid Hadi Sumitro1 

 
 

Info Artikel Abstract   

  
Keywords:  
Educational Philosophy; 

Tawhid; Tarbiyah; 
Akhlaq; Qur’an; 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 
 
 

 
Kata kunci:  

Falsafah 

Pendidikan;Tauhid, 
Tarbiyah; Akhlak; Al-
Qur’an; 
 

The moral decline among early childhood learners in the digital era demands a 
reorientation of education based on Qur’anic values. Early childhood education in 

Islam is not merely a process of knowledge transmission but a holistic formation 
of personality through the integration of spiritual, moral, and social aspects. This 
study aims to explore the philosophical concept of Qur’an-based early childhood 

education by analyzing the core values of tawhid (monotheism), tarbiyah 
(education), and akhlaq (morality) as the foundation for Islamic character 
formation. A qualitative-descriptive approach was employed using the thematic 

(maudhu‘i) method of Qur’anic interpretation focusing on verses such as Luqman 
[31]:12–19, Al-Isra [17]:23–24, and At-Tahrim [66]:6. The findings reveal that 

Qur’anic education emphasizes three interrelated dimensions: tawhid as the 
spiritual foundation, tarbiyah as a comprehensive educational process, and akhlaq 
as the ultimate moral goal. This framework creates a holistic model that balances 

intellectual, emotional, spiritual, and social intelligence. The study implies the 
necessity of integrating Qur’anic values into early childhood education curricula to 
cultivate ulul albab—intelligent, ethical, and spiritually enlightened individuals . 

 
Abstrak 
Fenomena degradasi moral pada anak usia dini di era digital menuntut reorientasi 

pendidikan yang berlandaskan nilai-nilai Qur’ani. Pendidikan anak usia dini dalam 
Islam bukan hanya proses transfer pengetahuan, tetapi pembentukan kepribadian 
melalui integrasi aspek spiritual, moral, dan sosial. Penelitian ini bertujuan untuk 

mengkaji konsep falsafah pendidikan anak usia dini berbasis Al-Qur’an dengan 
menyoroti nilai-nilai tauhid, tarbiyah, dan akhlak sebagai fondasi utama 
pembentukan karakter Islami. Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif-

deskriptif dengan pendekatan tafsir tematik (maudhu‘i) terhadap ayat-ayat yang 
berkaitan dengan pendidikan anak, seperti QS. Luqman [31]:12–19, QS. Al-Isra 
[17]:23–24, dan QS. At-Tahrim [66]:6. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

pendidikan Qur’ani menekankan tiga dimensi utama: tauhid sebagai landasan 
spiritual, tarbiyah sebagai proses pembinaan menyeluruh, dan akhlak sebagai 

tujuan moral akhir. Konsep ini menciptakan model pendidikan yang holistik dan 
berimbang antara kecerdasan intelektual, emosional, spiritual, dan sosial. 
Implikasi penelitian ini menegaskan pentingnya integrasi nilai-nilai Qur’ani dalam 

kurikulum pendidikan anak usia dini, agar mampu melahirkan generasi ulul albab 
yang cerdas, berakhlak mulia, dan berjiwa spiritual tinggi. 
 

 



Jurnal Ar-Raihanah: Pendidikan Islam Anak Usia Dini  E-ISSN: 2830-5868   P-ISSN: 2614-7831 

Volume 4 Nomor 2 Desember 2024 
 

109 
 

luas daripada sekadar transfer pengetahuan; ia menjadi sarana pembinaan fitrah manusia 

menuju pengenalan dan pengabdian kepada Allah SWT (Erwin, 2023). Pendidikan tidak hanya 

mengembangkan aspek intelektual, tetapi juga aspek moral, spiritual, dan emosional agar 

manusia mampu menjalankan fungsi kekhalifahan di muka bumi secara bertanggung jawab. 

Hal ini menunjukkan bahwa orientasi pendidikan Islam bersifat holistik, mencakup dimensi 

akal, hati, dan ruh, yang diarahkan pada keseimbangan antara duniawi dan ukhrawi. 

Pada masa anak usia dini, pendidikan memiliki posisi yang sangat strategis. Fase ini merupakan 

masa emas (golden age) yang menentukan arah perkembangan moral, spiritual, sosial, dan 

emosional anak di masa depan. Dalam konteks pendidikan Islam, anak dipandang sebagai 

amanah dan fitrah suci yang harus dibina dengan kasih sayang dan nilai-nilai ilahiah (Hikmah, 

2024). Oleh karena itu, pendidikan anak usia dini tidak boleh hanya berorientasi pada 

pengenalan akademik, tetapi harus mengintegrasikan nilai-nilai tauhid, tarbiyah, dan akhlak 

yang menjadi dasar pembentukan karakter Islami sejak dini. 

Realitas sosial menunjukkan bahwa pendidikan anak di era modern menghadapi 

tantangan serius akibat kemajuan teknologi dan globalisasi. Fenomena degradasi moral, 

meningkatnya individualisme, rendahnya empati sosial, dan krisis keteladanan merupakan 

gejala yang mulai tampak bahkan pada usia anak-anak (Muin & Setyawan, 2024). Kondisi ini 

menunjukkan adanya ketimpangan antara perkembangan kognitif dan pembinaan moral-

spiritual anak. Dalam situasi demikian, pendidikan anak usia dini perlu diarahkan kembali 

kepada nilai-nilai Qur’ani agar mampu membentuk kepribadian yang utuh dan berkarakter. 

Falsafah pendidikan Islam menempatkan akhlak sebagai indikator utama keberhasilan 

pendidikan. Pendidikan tidak dianggap berhasil hanya karena anak memiliki kemampuan 

kognitif yang baik, melainkan karena ia mampu menampilkan perilaku moral yang sesuai 

dengan nilai-nilai Islam (Saepudin, 2023). Akhlak merupakan buah dari integrasi antara iman, 

ilmu, dan amal saleh. Oleh sebab itu, pendidikan anak usia dini yang berlandaskan nilai-nilai 

Al-Qur’an menjadi sangat penting untuk menanamkan nilai moral dan spiritual sebagai fondasi 

dalam kehidupan anak di masa depan. 

Al-Qur’an sebagai sumber utama ajaran Islam memberikan dasar filosofis yang kokoh 

bagi pendidikan anak. Kisah Luqman al-Hakim dalam QS. Luqman [31]:12–19 menjadi contoh 

ideal bagaimana pendidikan anak berbasis nilai-nilai tauhid, syukur, tanggung jawab, dan adab 

terhadap orang tua dibangun melalui pendekatan nasihat, keteladanan, dan pembiasaan. 

Model pendidikan yang ditampilkan Luqman menggambarkan prinsip tarbiyah Qur’ani yang 

menyeluruh (syumuliyyah), mencakup pembinaan spiritual, emosional, sosial, dan intelektual 

(Ramli, 2022). Konsep ini menegaskan bahwa pendidikan anak dalam Islam harus diarahkan 

pada pembentukan kepribadian yang seimbang dan harmonis. 

Selain kisah Luqman, banyak ayat lain yang menegaskan pentingnya pendidikan anak 

berbasis nilai-nilai tauhid dan akhlak, seperti QS. Al-Isra [17]:23–24 tentang penghormatan 

kepada orang tua, dan QS. At-Tahrim [66]:6 tentang tanggung jawab keluarga dalam menjaga 

moral anak. Ayat-ayat tersebut menunjukkan bahwa pendidikan anak tidak dapat dipisahkan 

dari peran orang tua dan lingkungan keluarga. Dalam konteks ini, keluarga menjadi institusi 

pertama dan utama dalam menanamkan nilai-nilai keislaman kepada anak sejak dini (Salum, 

2024). 



Jurnal Ar-Raihanah: Pendidikan Islam Anak Usia Dini  E-ISSN: 2830-5868   P-ISSN: 2614-7831 

Volume 4 Nomor 2 Desember 2024 
 

110 
 

Pendidikan anak usia dini berbasis Al-Qur’an tidak hanya berfungsi sebagai proses 

pengajaran, tetapi juga sebagai pembinaan fitrah manusia. Fitrah anak yang suci perlu 

diarahkan melalui pendekatan yang penuh kasih, dialogis, dan berorientasi pada 

pengembangan kepribadian spiritual (Margaretha & Haryono, 2024). Dengan demikian, 

pendidikan Qur’ani menempatkan anak sebagai subjek pendidikan yang memiliki potensi untuk 

berkembang sesuai dengan kehendak dan bimbingan Ilahi. 

Penelitian-penelitian terbaru menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai Qur’ani dalam 

pendidikan anak usia dini memberikan dampak signifikan terhadap perkembangan karakter 

anak. Warsah et al. (2024) menemukan bahwa pembelajaran yang menggabungkan aspek 

kognitif dan spiritual menghasilkan anak yang lebih empatik, berdisiplin, dan berakhlak. 

Sementara itu, Rahayu et al. (2024) menegaskan bahwa kurikulum Pendidikan Islam Anak Usia 

Dini (PIAUD) berbasis Al-Qur’an dapat menghadirkan pembelajaran yang kontekstual, relevan 

dengan kebutuhan zaman, namun tetap berakar pada nilai-nilai wahyu. 

Lebih lanjut, Munirah et al. (2024) menyoroti pentingnya pembiasaan nilai-nilai moral 

Islami dalam kehidupan anak sejak dini. Melalui pembiasaan dan keteladanan, anak dapat 

belajar memahami makna kebaikan secara konkret dalam kehidupan sehari-hari. Nilai-nilai 

seperti kejujuran, tanggung jawab, sopan santun, dan kasih sayang dapat menjadi bagian dari 

pengalaman belajar anak di rumah maupun di sekolah. Dengan demikian, pendekatan 

pendidikan anak usia dini berbasis Al-Qur’an tidak hanya bersifat teoritis, tetapi juga praktis 

dan aplikatif dalam pembentukan karakter Islami. 

Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa kajian tentang falsafah 

pendidikan anak usia dini berbasis Al-Qur’an sangat penting untuk dilakukan. Di dalamnya 

terkandung nilai-nilai universal yang tidak lekang oleh waktu, yaitu tauhid sebagai landasan 

spiritual, tarbiyah sebagai proses pembinaan menyeluruh, dan akhlak sebagai tujuan moral 

pendidikan. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep falsafah pendidikan anak usia 

dini berbasis Al-Qur’an melalui pendekatan tafsir tematik (maudhu‘i). Hasil penelitian 

diharapkan dapat memperkuat paradigma pendidikan Islam anak usia dini yang berorientasi 

pada keseimbangan antara kecerdasan intelektual, emosional, spiritual, dan sosial, sehingga 

mampu melahirkan generasi ulul albab yang beriman, berakhlak, dan berjiwa spiritual tinggi. 

 

METODE  

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan metode tafsir tematik 

(maudhu‘i) yang berorientasi pada penggalian makna konseptual dalam ayat-ayat Al-Qur’an yang 

relevan dengan pendidikan anak usia dini. Pendekatan kualitatif dipilih karena mampu memberikan 

pemahaman yang mendalam terhadap nilai-nilai filosofis yang terkandung dalam teks wahyu. Melalui 

pendekatan ini, peneliti berusaha menginterpretasikan makna pendidikan anak berdasarkan pesan 

moral dan spiritual yang terdapat dalam Al-Qur’an. Pendekatan kualitatif juga memungkinkan peneliti 

untuk mengkaji konsep pendidikan anak usia dini secara komprehensif, mulai dari aspek tauhid, 

tarbiyah, hingga akhlak, dalam konteks perkembangan pendidikan Islam modern (Hikmah, 2024). 

Metode tafsir maudhu‘i digunakan untuk menghimpun dan menelaah ayat-ayat Al-Qur’an yang 

memiliki kesatuan tema tentang pendidikan anak usia dini. Menurut Ramli (2022), metode ini 

memungkinkan peneliti memperoleh gambaran menyeluruh terhadap satu topik tertentu dalam Al-

Qur’an dengan mengaitkan antar-ayat yang relevan dan menganalisisnya secara tematik. Pendekatan 

ini juga memberikan ruang bagi integrasi antara penafsiran klasik dan modern, sehingga makna ayat-



Jurnal Ar-Raihanah: Pendidikan Islam Anak Usia Dini  E-ISSN: 2830-5868   P-ISSN: 2614-7831 

Volume 4 Nomor 2 Desember 2024 
 

111 
 

ayat yang dikaji dapat dihadirkan secara kontekstual sesuai dengan kebutuhan pendidikan masa kini 

(Saepudin, 2023). Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya berfokus pada deskripsi teks ayat, tetapi 

juga menafsirkan relevansinya terhadap pembentukan karakter anak di era digital dan multikultural 

(Erwin, 2023). 

Sumber data penelitian terdiri dari data primer dan data sekunder. Data primer berupa ayat-

ayat Al-Qur’an yang berkaitan langsung dengan pendidikan anak dan pembinaan akhlak, antara lain 

QS. Luqman [31]:12–19 yang menjelaskan nilai tauhid, akhlak, dan etika sosial; QS. Al-Isra [17]:23–

24 tentang penghormatan kepada orang tua; QS. Al-Ahqaf [46]:15 mengenai tanggung jawab moral 

keluarga; QS. At-Tahrim [66]:6 tentang pendidikan dalam rumah tangga; serta QS. Asy-Syu‘ara 

[26]:83–87 tentang doa Nabi Ibrahim untuk keturunan yang saleh. Ayat-ayat tersebut dipilih karena 

mengandung pesan mendasar tentang nilai-nilai tarbiyah, tanggung jawab, dan pembentukan moral 

anak usia dini (Margaretha & Haryono, 2024). 

Data sekunder diperoleh dari berbagai sumber literatur ilmiah yang mendukung analisis, seperti 

kitab tafsir klasik dan modern, buku akademik, serta artikel jurnal yang terindeks Sinta dan Scopus 

dalam kurun waktu sepuluh tahun terakhir. Tafsir klasik yang digunakan mencakup Tafsir al-Tabari, 

Tafsir al-Qurtubi, dan Tafsir Ibn Katsir, sementara tafsir modern meliputi Tafsir al-Mishbah karya 

Quraish Shihab (2002) dan Fi Zhilal al-Qur’an karya Sayyid Qutb. Selain itu, referensi sekunder berupa 

karya kontemporer seperti Erwin (2023), Ramli (2022), Warsah et al. (2024), dan Dulyapit & Ulfa (2024) 

digunakan untuk memperkuat relevansi kajian terhadap konteks pendidikan Islam anak usia dini di era 

modern. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka (library research) dengan langkah-

langkah yang sistematis. Pertama, peneliti mengidentifikasi ayat-ayat Al-Qur’an yang memiliki 

keterkaitan dengan tema pendidikan anak usia dini, terutama yang menekankan nilai tauhid, tarbiyah, 

dan akhlak. Kedua, peneliti menelaah berbagai tafsir klasik dan modern untuk memahami makna 

linguistik, konteks historis (asbāb al-nuzūl), serta pesan moral yang terkandung dalam ayat. Ketiga, 

dilakukan analisis komparatif antara hasil penafsiran para mufasir dengan teori pendidikan Islam dan 

temuan penelitian mutakhir. Keempat, peneliti mensintesis hasil kajian menjadi kerangka konseptual 

tentang falsafah pendidikan anak usia dini berbasis Al-Qur’an (Rahayu et al., 2024). 

Analisis data dilakukan dengan menggunakan analisis isi (content analysis) berbasis tafsir 

tematik. Analisis ini berfungsi untuk mengungkap makna mendalam dari ayat-ayat yang berkaitan 

dengan pendidikan anak. Langkah-langkah analisis meliputi: (1) Kategorisasi tematik, yaitu 

mengelompokkan ayat berdasarkan subtema seperti tauhid, akhlak, tanggung jawab, adab sosial, dan 

keteladanan; (2) Interpretasi makna, yaitu memahami pesan semantik ayat dengan 

mempertimbangkan konteks linguistik dan historis; (3) Integrasi konseptual, yaitu menghubungkan 

hasil penafsiran dengan prinsip-prinsip falsafah pendidikan Islam dalam dimensi ontologis, 

epistemologis, dan aksiologis; serta (4) Relevansi kontekstual, yaitu menafsirkan nilai-nilai Qur’ani 

tersebut dalam konteks pendidikan anak usia dini dan penguatan karakter di era modern (Salum, 2024). 

Untuk menjaga keabsahan hasil penelitian, dilakukan validasi data melalui triangulasi sumber. 

Teknik ini dilakukan dengan cara membandingkan hasil penafsiran dari berbagai tafsir klasik dan 

modern serta mengonfirmasi temuan dengan hasil penelitian kontemporer di bidang pendidikan Islam 

anak usia dini (Munirah et al., 2024). Selain itu, validitas konseptual diperkuat melalui pendekatan 

filosofis agar hasil kajian tidak bersifat tekstual semata, tetapi juga aplikatif terhadap praktik pendidikan 

anak. Validitas interpretatif juga dijaga dengan cara merefleksikan makna ayat dalam konteks aktual, 

seperti tantangan moral, sosial, dan teknologi yang dihadapi anak usia dini saat ini (Warsah et al., 

2024). 

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini memberikan keunggulan dalam menghadirkan 

pemahaman yang integratif antara teks Al-Qur’an dan konteks pendidikan modern. Dengan 



Jurnal Ar-Raihanah: Pendidikan Islam Anak Usia Dini  E-ISSN: 2830-5868   P-ISSN: 2614-7831 

Volume 4 Nomor 2 Desember 2024 
 

112 
 

memadukan tafsir klasik dan pemikiran kontemporer, penelitian ini tidak hanya menghasilkan deskripsi 

normatif tentang pendidikan anak dalam Al-Qur’an, tetapi juga memberikan arah praktis bagi 

pengembangan kurikulum pendidikan Islam anak usia dini (Rahayu et al., 2024). Melalui pendekatan 

tafsir tematik, nilai-nilai tauhid, tarbiyah, dan akhlak yang terkandung dalam Al-Qur’an dapat 

diinternalisasikan dalam sistem pendidikan Islam secara berkesinambungan dan relevan dengan 

kebutuhan zaman. 

Dengan demikian, metode penelitian ini memungkinkan diperolehnya pemahaman yang 

mendalam tentang falsafah pendidikan anak usia dini berbasis Al-Qur’an. Hasil analisis diharapkan tidak 

hanya memperkaya kajian teoretis tentang pendidikan Qur’ani, tetapi juga memberikan kontribusi nyata 

bagi pengembangan pendidikan Islam yang berkarakter, holistik, dan berorientasi spiritual. Pendekatan 

ini sejalan dengan misi pendidikan Islam dalam membentuk insan kamil yang beriman, berakhlak, dan 

berdaya guna bagi masyarakat. 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN  

1. Konsep Dasar Falsafah Pendidikan Anak dalam Al-Qur’an  

Falsafah pendidikan anak dalam Al-Qur’an berpijak pada pandangan hidup Islam yang 

memandang anak sebagai amanah dan potensi ilahiah yang harus dibina secara menyeluruh 

(syumuliyyah). Al-Qur’an menggambarkan proses pendidikan anak tidak sekadar penanaman 

ilmu, tetapi pembentukan moral, spiritual, dan sosial yang utuh. Konsep dasar ini dapat dilihat 

dari istilah tarbiyah, ta’dib, dan ta’lim. Menurut Al-Attas (1991), ta’dib merupakan inti 

pendidikan Islam karena mengandung makna penanaman adab dan akhlak mulia yang 

bersumber dari pengenalan terhadap Allah. Dalam QS. Al-Isra [17]: 23–24, Allah 

berfirman:“Dan Tuhanmu telah memerintahkan supaya kamu jangan menyembah selain Dia 

dan hendaklah kamu berbuat baik kepada ibu bapakmu dengan sebaik-baiknya. ”Ayat ini 

menunjukkan hubungan vertikal dan horizontal yang menjadi dasar falsafah pendidikan: 

hubungan anak dengan Tuhan (tauhid) dan dengan manusia (akhlak sosial).  

Menurut Quraish Shihab (2002), tauhid menjadi poros utama pembinaan karakter anak, 

karena dari tauhid lahir sikap hormat, tanggung jawab, dan kasih sayang. Falsafah pendidikan 

anak dalam Al-Qur’an dengan demikian menempatkan pendidikan sebagai sarana tazkiyah al-

nafs (penyucian diri), yang menumbuhkan keseimbangan antara akal, iman, dan amal. 

Pendidikan tidak dimaksudkan untuk kepentingan duniawi semata, melainkan sebagai proses 

pembentukan manusia berkepribadian ilahiah (insan rabbani).  

2. Nilai Tauhid sebagai Fondasi Pendidikan Anak  

Ayat-ayat yang menggambarkan pendidikan anak dalam Al-Qur’an menempatkan tauhid 

sebagai fondasi utama. QS. Luqman [31]: 13 menegaskan: “Wahai anakku, janganlah engkau 

mempersekutukan Allah; sesungguhnya mempersekutukan (Allah) adalah benar-benar 

kezaliman yang besar.” Pesan Luqman kepada anaknya menjadi simbol dasar pendidikan 

spiritual dalam Islam. Tauhid bukan hanya doktrin keimanan, melainkan juga pendidikan 

kesadaran moral. Anak dididik untuk memahami makna eksistensi, tanggung jawab, dan 

konsekuensi moral dari setiap tindakan.  

Menurut Ramli (2022), pendidikan tauhid merupakan inti pendidikan anak karena 

mengarahkan seluruh aktivitas hidup agar bernilai ibadah. Sementara Erwin (2023) 

menegaskan bahwa pendidikan moral tanpa fondasi tauhid hanya melahirkan etika sekuler 

yang mudah goyah oleh perubahan zaman. Dalam konteks pendidikan modern, nilai tauhid 

dapat diinternalisasikan melalui penguatan kecerdasan spiritual (Spiritual Intelligence) yang 



Jurnal Ar-Raihanah: Pendidikan Islam Anak Usia Dini  E-ISSN: 2830-5868   P-ISSN: 2614-7831 

Volume 4 Nomor 2 Desember 2024 
 

113 
 

seimbang dengan kecerdasan intelektual (Intelligence Quotient) dan kecerdasan emosional 

(Emotional Intelligence). Penelitian Warsah et al. (2024) menunjukkan bahwa integrasi nilai-

nilai Islam dalam kurikulum kognitif mampu meningkatkan kesadaran moral dan empati sosial 

anak secara signifikan.  

3. Nilai Akhlak: Pembentukan Karakter dan Keteladanan  

Pendidikan akhlak dalam Al-Qur’an menempati posisi sentral sebagai hasil dari tarbiyah 

tauhidiyyah. QS. Luqman [31]: 17–19 menggambarkan dimensi moral dan sosial pendidikan 

anak: “Wahai anakku, dirikanlah shalat dan suruhlah (manusia) mengerjakan yang baik, 

cegahlah (mereka) dari perbuatan yang mungkar, dan bersabarlah terhadap apa yang 

menimpamu...”Ayat ini menunjukkan bahwa pendidikan akhlak bersifat aktif—mendorong 

anak menjadi subjek moral yang berani menegakkan kebaikan dan keadilan. Pendidikan akhlak 

tidak sekadar mengajarkan etika pasif (seperti sopan santun), tetapi membentuk kesadaran 

sosial untuk bertindak etis dalam masyarakat.  

Quraish Shihab (2002) menafsirkan ayat ini sebagai pola pendidikan partisipatif, di mana 

anak diajak berdialog dan diberikan tanggung jawab sosial sesuai usia dan kemampuan. Hal 

ini sejalan dengan pandangan Margaretha dan Haryono (2024) bahwa pendidikan moral efektif 

ketika disertai keteladanan dan partisipasi anak dalam kegiatan sosial yang bermakna. Dalam 

pendidikan modern, pembentukan karakter anak Qur’ani dapat diwujudkan melalui integrasi 

nilai-nilai akhlak ke dalam pembelajaran berbasis proyek, keteladanan guru, serta kultur 

sekolah yang religius (Dulyapit & Ulfa, 2024). Dengan demikian, akhlak bukan sekadar mata 

pelajaran, melainkan atmosfer pendidikan yang menjiwai seluruh kegiatan belajar.  

4. Nilai Tanggung Jawab dan Adab Sosial  

Selain tauhid dan akhlak, Al-Qur’an menekankan nilai tanggung jawab moral terhadap 

keluarga dan masyarakat. QS. At-Tahrim [66]: 6 menyatakan: “Hai orang-orang yang beriman, 

peliharalah dirimu dan keluargamu dari api neraka...”Ayat ini menunjukkan tanggung jawab 

orang tua dalam mendidik anak agar terhindar dari penyimpangan moral. Menurut Al-Qurtubi 

(dalam Tafsir al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an), ayat ini menegaskan kewajiban pendidikan moral 

dan spiritual dalam keluarga sebagai lembaga pertama pembinaan karakter. Dalam konteks 

pendidikan anak, tanggung jawab juga berarti menanamkan disiplin, empati, dan kepedulian 

sosial.  

Penelitian Nuriman et al. (2024) menemukan bahwa anak yang dibesarkan dalam 

lingkungan keluarga Islami yang menanamkan nilai tanggung jawab sejak dini cenderung 

memiliki kontrol diri dan empati yang tinggi di masa remaja. Dalam surah Al-Ahqaf [46]: 15, 

juga mengajarkan pentingnya penghormatan dan rasa terima kasih kepada orang tua sebagai 

bentuk tanggung jawab moral. Ayat ini menegaskan hubungan timbal balik antara pendidikan 

anak dan pengasuhan orang tua. Falsafah ini menunjukkan bahwa pendidikan dalam Islam 

bersifat dialogis dan partisipatif, bukan otoriter.  

5. Pendidikan Holistik: Integrasi Tarbiyah, Akhlak, dan Falsafah Hidup  

Falsafah pendidikan anak dalam Al-Qur’an bersifat holistik-integratif. Nilai tauhid 

menjadi dasar, akhlak sebagai tujuan, dan tarbiyah sebagai proses. Model ini menekankan 

keseimbangan antara aspek spiritual, intelektual, emosional, dan sosial. Menurut Saepudin 

(2023), pendidikan Islam yang utuh harus mengintegrasikan tiga dimensi: pertama, Kognitif 

yaitu pengembangan akal melalui ilmu pengetahuan yang bernilai ibadah. Kedua, Afektif yaitu 



Jurnal Ar-Raihanah: Pendidikan Islam Anak Usia Dini  E-ISSN: 2830-5868   P-ISSN: 2614-7831 

Volume 4 Nomor 2 Desember 2024 
 

114 
 

pembinaan hati melalui pembiasaan dan keteladanan. Ketiga, Psikomotorik yaitu pengamalan 

nilai-nilai Qur’ani dalam perilaku nyata.  

Hasil sintesis dari berbagai tafsir menunjukkan bahwa Al-Qur’an menempatkan proses 

pendidikan anak sebagai perjalanan moral menuju kesempurnaan diri (takamul insani). 

Pendidikan demikian melahirkan generasi yang bukan hanya cerdas secara intelektual, tetapi 

juga berakhlak dan bertanggung jawab terhadap lingkungan sosialnya. Pendidikan modern 

yang cenderung sekuler dapat memperkaya paradigma ini dengan mengadopsi prinsip 

pendidikan Qur’ani yang berorientasi pada keseimbangan moral dan spiritual. Dengan 

demikian, falsafah pendidikan anak dalam Al-Qur’an relevan dijadikan fondasi pengembangan 

kurikulum pendidikan karakter Islami yang kontekstual dan transformatif.  

6. Implikasi Pendidikan  

Temuan penelitian ini memberikan beberapa implikasi praktis: (1) Bagi keluarga, 

pendidikan anak harus dimulai dengan keteladanan spiritual dan komunikasi dialogis seperti 

dicontohkan Luqman; (2) Bagi sekolah, pembelajaran perlu diarahkan pada integrasi nilai-nilai 

Qur’ani dalam seluruh mata pelajaran, bukan hanya PAI; dan (3) Bagi pembuat kebijakan, 

kurikulum pendidikan nasional perlu menempatkan pembinaan akhlak dan karakter sebagai 

inti dari seluruh proses pendidikan. Dengan mengembalikan falsafah pendidikan anak kepada 

spirit Al-Qur’an, diharapkan lahir generasi ulul albab—cerdas intelektual, kuat moral, dan 

berjiwa spiritual tinggi . 

 

KESIMPULAN  

Berdasarkan pembahasan tersebut, maka penulis dapat menyimpulkan bahwa falsafah 

pendidikan anak dalam Islam berlandaskan pada prinsip tauhid, tarbiyah, dan akhlak. Al-Qur’an 

memberikan fondasi filosofis yang kuat bahwa pendidikan anak tidak hanya bertujuan menumbuhkan 

kecerdasan intelektual, tetapi juga membentuk kepribadian yang beriman, berakhlak, dan bertanggung 

jawab. Falsafah pendidikan ini menunjukkan bahwa  Al-Qur’an menempatkan keluarga sebagai 

lembaga pertama dan utama dalam pendidikan anak, sementara masyarakat dan lembaga pendidikan 

berperan sebagai penguat nilai-nilai tarbiyah dan akhlak. Dengan demikian, pendidikan anak menurut 

Al-Qur’an merupakan proses berkesinambungan yang menuntun manusia menuju kesempurnaan 

moral dan spiritual (takamul insani). Secara konseptual, temuan ini menegaskan pentingnya reorientasi 

paradigma pendidikan modern agar tidak terjebak pada orientasi pragmatis dan materialistik, 

melainkan kembali kepada nilai-nilai ilahiah yang berakar dari wahyu. Pendidikan anak dalam 

perspektif Al-Qur’an relevan dijadikan model dasar bagi pengembangan kurikulum pendidikan karakter 

Islami yang kontekstual, moderat, dan berorientasi pada pembentukan manusia seutuhnya. 

Berdasarkan pemaparan penulis tersebut, penulis dapat memberikan rekomendasi yaitu; (1) Bagi 

Orang Tua dan Keluarga, diperlukan kesadaran bahwa pendidikan anak tidak hanya dilakukan oleh 

lembaga formal, tetapi dimulai dari rumah. Keteladanan, doa, dan komunikasi dialogis seperti 

dicontohkan Luqman dalam Al-Qur’an harus menjadi strategi utama dalam mendidik anak; (2)Bagi 

Pendidik dan Sekolah, Pembelajaran perlu diorientasikan pada integrasi nilai-nilai Qur’ani ke dalam 

seluruh bidang studi. Guru hendaknya menjadi teladan moral dan spiritual, bukan hanya penyampai 

pengetahuan. Kurikulum perlu menggabungkan aspek kognitif, afektif, dan spiritual secara seimbang;       

(3) Bagi Pemerintah dan Lembaga Pendidikan Islam, perlu adanya kebijakan pendidikan nasional yang 

menempatkan pendidikan akhlak dan karakter sebagai inti kurikulum. Lembaga pendidikan Islam harus 

mengembangkan model pembelajaran berbasis falsafah Qur’ani yang menekankan keseimbangan 

antara ilmu, iman, dan amal; (4)Bagi Peneliti Selanjutnya, disarankan untuk melakukan penelitian 



Jurnal Ar-Raihanah: Pendidikan Islam Anak Usia Dini  E-ISSN: 2830-5868   P-ISSN: 2614-7831 

Volume 4 Nomor 2 Desember 2024 
 

115 
 

empiris terhadap implementasi nilai-nilai pendidikan Qur’ani di lembaga pendidikan formal, serta 

mengkaji relevansi falsafah pendidikan anak dalam konteks digital dan multikultural. 

DAFTAR KEPUSTAKAAN 

Abror, M., Kiman, M., & Ismail, H. (2025). Islamic parenting in the Qur’an: A contextual study of the 

challenges of children’s education in the digital era. JCE (Journal of Childhood Education), 9(1), 
126–134. https://doi.org/10.30736/jce.v9i1.2464 

Asrori, M., & Ulul Albab, H. A. (2024). Membangun dasar pendidikan Islam anak usia dini: Perspektif 

Al-Qur’an Surat Al Baqarah Ayat 29-35 (Sebuah tinjauan tafsir tarbawi). JCE (Journal of 
Childhood Education), 7(2), 138–145.  

Dulyapit, A., & Ulfa, A. W. (2024). The role of Islamic education in shaping national morality: A literature 

review. Islah: Journal of Islamic Literature and History, 5(2), 161–170. 
https://doi.org/10.18326/islah.v5i2.3405 

Erwin. (2023). Falsafah pendidikan Islam dan pembentukan insan kamil di era modern. Jurnal Tarbiyah 
Islamiyah, 8(2), 115–126. 

Halimatussakdiah. (2023). Child education in the household Islamic education management 

perspective. Atthulab: Islamic Religion Teaching and Learning Journal, 8(1), 103–120. 
Hikmah, N. (2024). Early childhood social and emotional development in Islamic education. Edukasi 

Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 13(1). https://doi.org/10.30868/ei.v13i01.6330 
Khofifah Alawiyah, & Miski, M. (2024). Quranic tafsir as an educational media for children: A study of 

“Seri Tafsir Al-Qur’an Kontemporer for Kids” by Aam Amiruddin. Studia Quranika. 

Kurniawati, A., & Muthoifin, M. (2024). Effective Qur’an learning strategies to strengthen children’s 
memorization with Zahrawain Method. Solo Universal Journal of Islamic Education and 
Multiculturalism, 2(1), 37–48. 

Maulana, I. (2024). Islamic education curriculum based on the Qur’an: Aligning education with societal 
needs. IHTIROM: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 3(2), 501–518. 

Margaretha, M., & Haryono, D. (2024). Implementasi nilai moral dan keagamaan dalam pendidikan 
anak usia dini. Journal of Islamic Childhood Studies, 9(1), 45–58. 

Muin, M. T., & Setyawan, A. (2024). Konsep pendidikan anak di era digital dalam perspektif Al-Qur’an. 

Tarqiyatuna: Jurnal Pendidikan Agama Islam & Madrasah Ibtidaiyah, 3(2), 65–
73.https://doi.org/10.36769/tarqiyatuna.v3i2.617 

Mukhtar Salam, Muhammad Hasan, & Samsul Bahri. (2023). Unleashing the power of family education 
in the post-COVID-19 era: Quranic and Hadith perspective. SYAMIL: Journal of Islamic 
Education, 11(1), 75–100. 

Munirah, S., Rahmah, I., & Zaini, F. (2024). Early children’s education according to the Islamic 
perspective and the implementation of morals from an early time. At-Tasyrih: Jurnal Pendidikan 
dan Hukum Islam, 10(1), 329–341. 

Murharyana, M., Al Ayyubi, I. I., Yasmin, S., Riyadi, D. A., & Maulana, C. H. (2024). Educational values 
for children based on QS. Luqman: 13–14 in digital era. Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan 

Tafsir, 4(2), 184–200. https://doi.org/10.57163/almuhafidz.v4i2.103 
Ramli, A. (2022). Pendidikan anak dalam perspektif Al-Qur’an: Pendekatan integral dan nilai-nilai 

spiritual. Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer, 6(2), 98–110. 

Rahayu, W., Formen, A., & Isdaryanti, B. (2024). Kurikulum pendidikan agama Islam untuk anak usia 
dini. Indonesian Journal of Early Childhood: Jurnal Dunia Anak Usia Dini, 7(1). 

https://doi.org/10.35473/ijec.v7i1.3485 
Ritonga, A. W., Oktavera, H., Ritonga, M., & Desrani, A. (2024). Islamic education interventions in 

children: Study using the Al-Qur’an approach. Journal of Islamic Education, 9(2).  

Rubini, & Setyawan, C. E. (2023). Quranic parenting: The concept of parenting in Islamic perspective. 
Al-Misbah (Jurnal Islamic Studies). 

Saeful Bahri, A. F. L., Muhammad Choirin, & Andry Setiawan. (2024). The generosity education for 
children through Quranic verses for Islamic philanthropy awareness. Progresiva: Jurnal 
Pemikiran dan Pendidikan Islam, 13(1), 115–128. 

Saepudin, S. (2023). Etika dan falsafah pendidikan Islam: Integrasi iman, ilmu, dan amal. Al-Tarbiyah: 

https://doi.org/10.30736/jce.v9i1.2464
https://doi.org/10.18326/islah.v5i2.3405
https://doi.org/10.30868/ei.v13i01.6330
https://doi.org/10.57163/almuhafidz.v4i2.103


Jurnal Ar-Raihanah: Pendidikan Islam Anak Usia Dini  E-ISSN: 2830-5868   P-ISSN: 2614-7831 

Volume 4 Nomor 2 Desember 2024 
 

116 
 

Journal of Islamic Education, 12(3), 201–214. 
Sakila, S. R., & Sutrisno, S. (2023). Using the story of the Qur’an in early children’s education: A study 

of the formation of children’s morals. Kindergarten: Journal of Islamic Early Childhood 
Education, 6(2), 185–198. http://dx.doi.org/10.24014/kjiece.v6i2.26529 

Salum, M. (2024). Strategi pendidikan sosial Qur’ani dalam membentuk kesadaran moral anak. 

Tafsiruna: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Pendidikan Islam, 4(1), 77–91. 
Siti Mahmudah, & Cindi Restriana Putri. (2024). Children’s education in an Islamic perspective based 

on the Qur’an Hadith. Journal of Islamic Elementary Education. 
Siti Nurjannah, M., Rizkiyah, M., & Sumedi, S. (2024). Integrating the values of the Qur’an in education 

to form a generation of character. Sunan Kalijaga International Journal on Islamic Educational 

Research. 
Warsah, I., Firdaus, R., & Hasanah, N. (2024). Integrasi nilai Islam dalam perkembangan kognitif anak 

usia dini. Jurnal Pendidikan Islam Anak, 5(2), 120–132. 

Widyastri, S., & Iskandar, I. (2024). Learning Islamic education in children with special needs. NOURA: 
Jurnal Kajian Gender dan Anak, 8(2), 109–123. https://doi.org/10.32923/nou.v8i2.4129 

 

http://dx.doi.org/10.24014/kjiece.v6i2.26529
https://doi.org/10.32923/nou.v8i2.4129

